A\ [@
1. Février 2026 Bultes Peliia

« Les lettres de saint Ignace »

Dans le calendrier traditionnel, c'est aujourd'hui la féte de saint Ignace d'Antioche. Si
vous préférez une méditation qui correspond au calendrier actuel, vous trouverez le lien a

la fin de la réflexion.

Selon la tradition de I'Eglise, saint Ignace d'Antioche était un disciple des apdtres Pierre et
Jean. Il fut ensuite nommé évéque d'Antioche, la capitale syrienne. Il mourut martyr et fut
vénéré comme un saint dans 1'Eglise des les premiers temps. Il se désignait toujours par ce

nom : Theophorus (Be0@dp0g), qui signifie "porteur de Dieu".

Selon Origene, Eusebe et Jérome, saint Ignace aurait été le troisiéme évéque d'Antioche,
si l'on compte l'apotre Pierre comme premier et son successeur Evodius comme second.
Ce qui est certain, c'est qu'il était évéque et qu'il a été condamné 4 mort par |'empereur
q q q q
ajan. Au cours de son voyage d'Antioche 4 Rome, Ignace a écrit les sept lettres qui ont
Trajan. A rs de son voyage d g q
été conservées jusqu'a nos jours et qui sont considérées comme un joyau de la foi

chrétienne primitive et de la piété profonde.

Dans la méditation d'aujourd'hui, nous réfléchirons a quelques extraits de ce trésor de
I'Eglise. La premicre citation que nous entendrons est tirée du chapitre 15 de la lettre de

saint Ignace d'Antioche aux Ephésiens :

"Mieux vaut se taire et étre que parler sans étre. 1l est bon d'enseigner, si celui qui parle agir. I/
n'y a donc qu'un seul maitre , celui qui " a dit et tout a été fait " et les choses qu'il a faites
dans le silence sont dignes de son Pére. 2. Celui qui posséde en vérité la parole de Jésus peut
entendre méme son silence, afin d'étre parfait, afin d'agir par sa parole et de se faire connaitre
par son silence. Rien n'est caché au Seigneur, mais nos secrets mémes sont prés de lui. 3. Faisons
donc tout dans la pensée qu'il habite en nous, afin que nous soyons ses temples , et que lui soit
en nous notre Diew , ce qu'il est en effet, et ce qu'il apparaitra devant notre face si nous ['aimons

justement”.

Le silence a une grande valeur. Il ne s'agit pas de se taire par peur des gens ou par insécurité,
ce qui conduirait plutdt au mutisme. Il s'agit plutot d'un silence qui vient du fait de se

reposer dans le Seigneur et d'étre conscient du sens du mot. Trop de mots peuvent



conduire a la mort de l'esprit, alors que ce qui compte vraiment et qui est essentiel ne peut

étre réalisé.

Pensons aux églises : combien elles sont précieuses lorsqu'elles nous offrent un espace de
silence et d'adoration, mais combien sont destructeurs les bavardages inutiles et mondains,
qui nous empéchent d'écouter la voix du Seigneur ! En effet, Dieu veut communiquer avec
nous dans le silence et a travers notre écoute attentive, de sorte que nos paroles acquicrent

elles aussi une valeur et une force nouvelles.

Comme il est important d'avoir de bons maitres, qui nous transmettent la Parole de Dieu
et nous apprennent a la vivre ! Ils sont plus précieux que l'or. Souvenons-nous de ces

paroles du Seigneur : "Les justes resplendiront comme le soleil dans le royaume de leur Pére."

(Mt 13,43).

Si nous voulons glorifier Dieu et servir les hommes, il est indispensable qu'il y ait une
cohérence entre ce que nous enseignons et ce que nous faisons. En anglais, il existe

l'expression "Walk your talk”, qui signifie : "Mettez en pratique ce que vous dites".

Celui qui a regu le don d'enseigner doit étre conscient de la grande responsabilité qu'il
assume et de |'importance de son exemple. Il le comprendra en regardant Jésus lui-méme
: non seulement il a proclamé la parole, mais il a glorifié Dieu de tout son étre et de toutes

SE€S &Cuvrces.

Ecoutons un autre passage d'une lettre de saint Ignace, adressée cette fois aux Romains

(chapitre 6) :

"Rien ne me servira des charmes du monde ni des royaumes de ce siécle. 1l est bon pour moi de
mourir (cf. 1 Co 9, 15) pour m'unir au Christ Jésus, plus que de régner sur les extrémités de la
terre. C'est lui que je cherche, qui est mort pour nous ; lui que je veux, qui est ressuscité pour
nous. Mon enfantement approche, pardonnez-moi, fréres ; ne m'empéchez pas de vivre, ne
veuillez pas que je meure. Celui qui veut étre & Dieu, ne le livrez pas au monde, ne le séduisez
pas par la matiére. Laissez-moi recevoir la pure lumiére ; quand je serai arrivé la, je serai un
homme. Permettez-moi d'étre un imitateur de la passion de mon Dien. Si quelqu'un a Dieu

en lui, qu'il comprenne ce que je veux, et qu'il ait compassion de moi, connaissant ce qui

m'étreint (cf- Ph 1, 23)."



Ces paroles expriment l'aspiration de saint Ignace au martyre. Il voulait tellement
ressembler a son Seigneur qu'il désirait mourir comme lui. Il semble méme qu'il craignait

un peu que les siens ne I'empéchent de subir une telle mort.

Cette attitude ne peut s'expliquer que par l'esprit de force qui agissait intensément en lui,
car le désir de souffrir les tortures du martyre pour ressembler au Seigneur est quelque

chose qui dépasse notre capacité et notre propre désir de plaire a Dieu.

Mais nous aussi, nous avons besoin de l'esprit de force pour rester fideles au témoignage
de la foi en notre temps. Saint Ignace d'Antioche est certainement prét a intercéder pour
nous afin que, de méme qu'il n'a pas fui devant les lions qui voulaient déchirer son corps,
nous ne fuyions pas devant "/le diable, que, comme un lion rugissant, rode, cherchant qui

dévorer.” (1Pt 5,8), mais que nous leur résistions dans la force du Seigneur.

Méditation sur la lecture du jour : https://fr.elijamission.net/2023/01/29/

M¢éditation sur l'Evangile du jour : https://fr.clijamission.net/heureux-les-coeurs-

purs/



